
26

Anotaciones
El Alma y el Espíritu en la Biblia 

Introducción –

El Alma y el Espíritu en la Biblia
A través de toda la historia humana, el hombre ha bregado por encontrar la 

respuesta a cualquier número de preguntas importantes (con frecuencia difíciles) 
que tienen que ver con su origen, existencia, naturaleza y destino.  Interrogantes 
tales como “¿De dónde vengo?”, “¿Por qué estoy aquí?”, y “¿A dónde voy?”, 
periódicamente nos intrigan y cautivan.  Pistas asegurando la exacta composición 
de la criatura conocida popularmente como Homo sapiens siempre ha sido una de 
las búsquedas más agudas del intelecto humano.  Y a lo largo del camino, quizás 
ningún tema nos ha intrigado o despertado nuestro interés, tanto como el que 
pertenece al origen, naturaleza y destino del alma.  

Considere, si lo desea, el concepto del alma y los asuntos que saltan de ella.  
¿Cuál es la definición de alma?  Si el alma realmente existe, ¿cuál es su origen?  
¿Los humanos poseen un alma? ¿Los animales?  Si en realidad existe el alma, ¿son 
puramente temporales – de este modo viviendo mientras exista nuestra naturaleza 
corpórea?  O ¿es inmortal – sobreviviendo a la muerte del cuerpo físico?  ¿Cuál es 
la diferencia, si hay alguna, entre el “alma” y el “espíritu”  ¿Cuál es el destino final 
de alma?  Y ¿qué parte juega el alma en la declaración bíblica de que el hombre 
y la mujer fueron creados “a imagen de Dios” (Gén. 1:27)?  Estas son el tipo de 
cuestiones que quisiera investigar en este libro.  

El tema del alma  – incluyendo su origen, naturaleza y destino – ha sido con-
troversial desde hace mucho.  Algunas personas creen que no hay tal cosa como 
un alma.  Ciertos individuos defienden la posición de que solamente los humanos 
poseen un alma, pero que deja de existir a la muerte del cuerpo.  Otros buscan 
defender que los humanos y los animales poseen un alma, y que esas almas mue-
ren de igual manera cuando muere el cuerpo físico.  Aún otros están convencidos 
de que los animales y los humanos poseen un alma inmortal.  Y finalmente, hay 
aquellos que han concluido que los humanos poseen un alma inmortal, pero no 
los animales.  Entonces, ¿cuál es la verdad del asunto?  

Obviamente la ciencia no puede proveer las respuestas a tales preguntas, porque 
la vida está más allá del alcance del método científico.  En cualquier momento 
que preguntas de importancia espiritual estén bajo consideración – como cuando 
se discute la existencia, origen, naturaleza, y destino del alma – la única fuente 
confiable de información debe por necesidad ser Aquel que es el Originador y 
Sustentador del alma.  Dios, como Creador de todas las cosas físicas y espirituales 
(Gén. 1:1 y Sigs., Ex. 20:11), y El mismo siendo un Ser Espiritual (Jn. 4:24), es 
el origen (o fuente) final del alma.  Entonces, la Biblia como la Palabra inspirada 
de Dios (2 Tim. 3:16-17; 2 Ped. 1:20-21), debe permanecer como la autoridad 
preeminente sobre este tema.  Hace mucho tiempo el Salmista escribió:  “La 
suma de tu palabra es verdad, y eterno es todo juicio de tu justicia” (119:160).  
Hablando como un miembro de la Deidad, Cristo dijo:  “Santifícalos en tu verdad; 
tu palabra es verdad” (Jn. 17:17).  

Si vamos a conocer la verdad acerca del alma – debemos examinar esa Palabra 
de una manera profunda y estar preparados para aceptar lo que dice.  Solamente 
entonces podremos obtener las respuestas a las muchas preguntas sobre este vital 
tal que nos ha intrigado y asediado a través de los milenios.  

Definición del Alma 

Si usted y yo estuviéramos en medio de una conversación y mencionara la 
palabra “banano”, probablemente no tendría ninguna dificultad en entender lo 
que quiero decir.  Su procesamiento mental inmediatamente traerá a la memoria 
una fruta larga – con una cubierta exterior amarilla y un color beige suave, con 
un cuerpo interior suave – que crece en los árboles y es útil como alimento para 



27

Anotaciones
El Alma y el Espíritu en la Biblia 

los humanos y los animales.  Pero si le pidiera que definiera el término “florete”, 
sin ver la palabra en el contexto posiblemente usted no podría saber lo que quiero 
decir.  Podría estarme refiriendo a:  (1) un sustantivo usado para definir una espada 
de esgrima; (2) un sustantivo que indica un metal delgado, brillante usado por los 
cocineros en las cocinas de todo el mundo; o (3) un verbo usado como sinónimo 
para “derrota”.  Sin embargo, si dijera, “He cubierto el pavo con florete antes de 
colocarlo en el horno”, usted sabría inmediatamente que tenía en mente.  

Lo mismo es verdad de la definición de la palabra “alma”.  Desprovista de su 
contexto, es difícil, si no imposible, definirla con precisión.  Hablando la posición 
ventajosa de un erudito del idioma que había estudiado hebreo y griego durante 
casi sesenta años, el difunto Guy N. Woods sugirió una vez que “... no hay una 
respuesta adecuada y fácil a la pregunta, ‘¿Qué es el alma?’” (1980, 122[6]:163).  
¿Por qué es este el caso?  Primero, la palabra “alma” en el uso moderno del Es-
pañol está representada por varias palabras en los idiomas hebreo y griego en 
que originalmente fue escrita la Biblia.  Segundo, esas palabras hebreas y griegas 
pueden tener un número de significados diferentes en sus contextos originales.  
Robert Morey ha comentado:  

Estos términos no son palabras técnicas en el sentido de que tienen un sig-
nificado consistente a través de las Escrituras.  Despliegan unidad y diversi-
dad  porque a veces son sinónimas cuando se refieren al lado inmaterial del 
hombre, y en otras ocasiones, se refieren a diferentes funciones o formas de 
relación.  Es obvio que no deberíamos imponer las pautas de consistencia y 
precisión lingüística del siglo veinte a un libro que fue escrito hace miles de 
años ... (1984, Pág. 44).  

Tercero, debe ser considerado el asunto de la naturaleza progresiva de la revelación 
de Dios al hombre.  Aunque es totalmente cierto que el Señor posee una naturaleza 
constante, incambiable (Mal. 3:5; Stg. 1:17), Su revelación de esa naturaleza y Su 
voluntad por la humanidad fue un proceso progresivo que fue adaptado al hombre 
a medida que maduraba espiritualmente a través de los siglos.  Esto explica por 
qué, en el curso de la historia humana, algunas veces Dios toleró en el hombre 
actitudes y acciones que eran menos que lo que se proponía el ideal divino.  Esto, 
por supuesto, no significa que el Santo Dios vacile en Su ética o moralidad; más 
bien significa sencillamente que a causa de Su amor infinito – El trata gentil y 
misericordemente al hombre en el estado particular de madurez espiritual en que 
lo encontró en aquel entonces (cfr. Hch. 14:15-16 y 17:30-31).  A medida que 
Dios revelaba progresivamente más y más de Su naturaleza y voluntad, lo hizo 
así en una forma y términos que se ajusten a la ocasión.  Al dirigirse al fracaso de 
algunos en comprender y apreciar la importancia de este concepto, Morey comentó 
por tanto, de ciertas palabras, 

... se puede tener una docena de significados distintos, dependiendo del 
contexto y la naturaleza progresiva de la revelación.  El fracaso en evitar las 
definiciones reduccionistas y simplistas, está basado en conjetura solapada 
de que una vez que es descubierto el significado de una palabra en un solo 
pasaje, este mismo significado debe prevalecer en todas las otras apariciones 
de la palabra ... La oposición a la idea de lo que alma significaba para Moisés 
no era probablemente lo que significaba para David o Pablo está basada en la 
conjetura inconsciente de aquellos para quienes la Biblia  es un libro escrito 
de una vez.   De esta manera a medida que nos acerquemos al término bíblico 
que describe el lado inmaterial del hombre, no intentemos desarrollar una 
definición artificial basada en la absolutes del significado de una palabra en 
un solo pasaje sino reconociendo que un acercamiento contextual revelará 
un rango amplio de significados (Págs. 44-45).  

La palabra “alma” ciertamente se dá el lujo de “una gran variedad de significa-
dos”.  Para entender estos significados, es necesario examinar cómo es empleada 
la palabra dentro de los varios contextos en la Escritura donde aparece.  



28

Anotaciones
El Alma y el Espíritu en la Biblia 

Uso de la Palabra “Alma” en las Escrituras 

La palabra para “alma” en la Biblia (Hebreo nephesh [de naphash, aliento]; 
Griego psuche) es usada en al menos cuatro formas diferentes (véase Ardnt & 
Gingrich, 1957, Pág. 901-902; Thayer, 1958, Pág. 677).  Primero, el término es 
empleado simplemente como sinónimo para persona.  Moisés escribió:  “Todas 
las personas [almas (nephesh) – RV1865; RV2000; VM; Septuaginta; T. Amat] 
que le nacieron a Jacob fueron setenta. Y José estaba en Egipto” (Ex. 1:5; cfr. 
Dt. 10:22).  En asuntos legales, la palabra alma a menudo era usada designar a un 
individuo.  El Señor dijo a Moisés:  “Habla a los hijos de Israel y diles: Cuando 
alguna persona  [nephesh] pecare por yerro en alguno de los mandamientos de 
Jehová sobre cosas que no se han de hacer, ...” (Lev. 4:2).  Cuando Jacob estaba 
hablando de él mismo en Gén. 49:6, usó la expresión, “mi alma” (nephesh)  – que 
significa “yo” (cfr. DHH; NVI; T. Amat).  Números 9:6 registra que “Pero hubo 
algunos que estaban inmundos a causa de muerto [nephesh meth – (“persona 
muerta” – LBLA; “alma de hombre” – Septuaginta)], y no pudieron celebrar la 
pascua aquel día; ...” (cfr. Núm. 6:6 y Ec. 9:5).  En el Nuevo Testamento, la palabra 
psuche es empleada de la misma manera.  En Hch. 2:41, Lucas registra que “Así 
que, los que recibieron su palabra fueron bautizados; y se añadieron aquel día 
como tres mil personas [almas – psuchai – BJ; LBLA; NC; Septuaginta; VM]”.   
En la primera carta de Pedro, cuando se dirigió al tema del diluvio del Génesis 
se refirió al hecho de que “... en la cual pocas personas [psuchai – almas (Sep-
tuaginta, VM), es decir, ocho, fueron salvadas por agua” (3:20).  En cada uno de 
estos casos, personas reales – individual o colectivamente – estaban bajo discusión.  

Segundo, la palabra alma es usada para indicar la forma de vida que posee 
el hombre en común con los animales y que deja de existir en la muerte.  En su 
ampliamente usado Léxico Hebreo-Inglés del Antiguo Testamento, Brown, Driver 
y Briggs comentaron que nephesh a menudo es usada para significar “principio 
de vida” (1907, Pág. 659).  Al cubrir el uso de la palabra “alma” en tales pasajes 
como Génesis 2:7 y 1:20, Woods escribió:  

... la palabra alma del Hebreo nephesh aparece, por vez primera en los escritos 
sagrados, en Gén. 1:20, donde es asignada a los peces, las aves, y a todo lo que 
se arrastra.  (Véase también otro uso similar en Gén. 1:30).  Como es usada de 
esta manera, es claro que alma en estos pasajes no se refiere a algo peculiar a 
la constitución del hombre.  Significa, como lo indica su uso, y lo afirman los 
léxicos, a cualquier criatura que respira, en todas estas primeras apariciones 
en el libro del Génesis.  No es correcto concluir que la frase aliento de vida 
en la declaración de Moisés (“Entonces Jehová Dios formó al hombre del 
polvo de la tierra, y sopló en su nariz aliento de vida, y fue el hombre un ser 
viviente”  – 2:7), resuma o fuera designada para indicar toda la constitución 
del hombre.  La palabra “vida” aquí es, en el texto hebreo, plural, literalmente 
aliento de vidas (nishmath khay-yim).  Aparece de manera similar, en otros 
tres lugares en los primeros capítulos de Génesis (6:17; 7:15; 7:22).  En el 
primero de estos la frase es ruach khay yim; en el segundo lo mismo; en la 
tercera, nishmath ruach khay-yim, y de entre los cuatro casos donde la frase, 
espíritu de vida, aparece en nuestra traducción, en los tres últimos es aplicada 
a las bestias, las aves, y a todo lo que se arrastra.  Por tanto, se sigue que la 
frase “aliento (o espíritu) de vida” no determina algo peculiar al hombre.  Y 
en vista del hecho de que la palabra “alma”, del hebreo nephesh, igualmente 
se extiende para incluir al mundo animal, las aves y todo lo que se arrastra, 
no puede ser limitado propiamente al hombre ... (1985, 127 [22]: 691).  

En Génesis 1:20,24 y 30, Dios habló del nephesh hayyah – literalmente “almas 
respiradoras” o “vidas respiradoras” (a menudo traducida como “criaturas vivien-
tes” o “vida” – cfr. Lev. 11:10; gramáticalmente la frase es singular pero lleva un 
significado plural).  El escritor de Proverbios declaró con respecto a los animales:  
“ El justo cuida de la vida (nephesh) de su bestia; mas el corazón de los impíos 
es cruel” (12:10).  Por consiguiente el erudito hebreo Hugo McCord comentó:  



29

Anotaciones
El Alma y el Espíritu en la Biblia 

Entonces los traductores comprendieron que el significado primario de nephesh 
es “aliento”, y por eso Génesis 1:20,24,30 y Génesis 2:7, todos se integran 
en el entendimiento de Moisés como diciendo que todos los animales y el 
hombre también son respiradores.  Respiradores, unido a hayyah, “viviente”, 
los traductores pensaron que estaría bien traducida, en el caso de los animales, 
como “criaturas vivientes”, y en el caso del hombre como un “ser viviente” 
(1995, 23[1]:87-88).  

En Exodo 21:23, Moisés mandó:  “Mas si hubiere muerte, entonces pagarás vida 
(nephesh) por vida (nephesh)”.  Más tarde escribió “Porque la vida (nephesh) 
de la carne en la sangre está, ...”  (Lev. 17:11,14).  A menudo es dicho que la 
sangre es la sede de la vida porque cuando la sangre es derramada, ocurre la muerte 
(cfr. Dt. 12:23).  Al hablar de la retribución de Dios sobre los Egipcios durante el 
tiempo del Exodo, el salmista escribió:  “Dispuso camino a su furor; no eximió 
la vida [almas – nephesh – BJ; LBLA; RV2000; VM] de ellos de la muerte, sino 
que entregó su vida a la mortandad” (78:50).  En este caso particular,  las almas 
egipcias representaban su vida física y nada mas.  Ezequiel comentó más tarde:  
“El alma (nephesh) que pecare, esa morirá ...” (18:20).  

En el Nuevo Testamento, el principio es el mismo.  Cristo advirtió con respecto 
a los humanos:  “Por tanto os digo: No os afanéis por vuestra vida (psuche), qué 
habéis de comer o qué habéis de beber; ni por vuestro cuerpo, ...” (Mat. 6:25).  
Dios le dijo a José:  “Levántate, toma al niño y a su madre y vete a la tierra de 
Israel, porque los que atentaban contra la vida del niño (psuche) han muerto” 
(Mat. 2:20 – LBLA).  En el libro del Apocalipsis, Juan hablo del hecho de que 
“Y murió la tercera parte de los seres que estaban en el mar y que tenían vida 
(psuchas); y la tercera parte de los barcos fue destruida” (8:9 – LBLA; cfr. 16:3, 
psuche). A muchos seguidores de Cristo se les dijo que tenían que arriesgar sus 
vidas (psuches) por el Señor.  En Hechos 15:25-26, Lucas registra que Bernabé 
y Pablo eran “hombres que han expuesto su vida (psuchas) por el nombre de 
nuestro Señor Jesucristo”.  Muy al principio, Juan registró a Pedro diciendo al 
Señor:  “... Mi vida (psuchen) pondré por ti” (Jn. 13:37-38).  En Filipenses 2:25 
y Sigs., Pablo habló de “25...  Epafrodito, mi hermano y colaborador y compañero 
de milicia, vuestro mensajero, y ministrador de mis necesidades; ... 30porque por 
la obra de Cristo estuvo próximo a la muerte, exponiendo su vida (psuche) para 
suplir lo que faltaba en vuestro servicio por mí”.  Y en Lucas 14:26, una de las 
condiciones del discipulado era aborrecer su propia vida (psuche), – eso es, estar 
deseando negarse uno mismo hasta el punto de perder la vida de uno por Cristo 
(cfr. Luc. 9:23; Ap. 12:11).  

Tercero, la idea del alma es usada para referirse a las variadas emociones o pen-
samientos internos de un hombre — una circunstancia que explica por qué nephesh 
es traducida “corazón” (15 veces) o “mente” (15 veces) en el Antiguo Testamento 
y por qué psuche es traducida como “corazón” (1 vez) y “mente” (3 veces) en el 
Nuevo.  El hombre fue llamado para amar a Dios con todo su corazón y con toda 
su alma (nephesh; Dt. 13:3b).  Es dicho que el alma (nephesh) llora (Job 30:16;  
Sal. 119:28) y debe ser ejercitada en la paciencia (Job 6:7-11).  Del alma (nephesh) 
se origina el conocimiento y el entendimiento (Sal. 139:14), ama (1 Sam. 18:1), y 
se abate (Lam. 3:20).  En Su discusión con un intérprete de la ley, Jesús dijo:  “... 
Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu alma (psuche), y con 
toda tu mente” (Mat. 22:37).  En Hch. 4:32, Lucas registra cómo en una ocasión, 
“... la multitud de los que habían creído era de un corazón y un alma (psuche); 
y ninguno decía ser suyo propio nada de lo que poseía, sino que tenían todas las 
cosas en común”.  De una forma similar, “alma” también es usada para referirse a 
la naturaleza física, inferior, de la humanidad.  En su primera carta a los cristianos 
en Corinto, Pablo escribió que “el hombre natural no percibe las cosas que son 
del Espíritu de Dios” (1 Cor. 2:14).  El hablar de la intención específica de este 
pasaje, Woods comentó que la frase “hombre natural” es literalmente ... 

en vista de que el adjetivo “natural” [psuchikos] traduce una forma de la pa-
labra griega para alma, la cual puede ser expresada en Español como física.  



30

Anotaciones
El Alma y el Espíritu en la Biblia 

De esta manera, este uso es apoyado por la etimología y requerida por el 
contexto.  Véase, especialmente, la enseñanza de Pablo en 1 Cor. 1:18-28 y 
2:6-16 (1980, 122[a]:163).  

Cuarto, la palabra alma es usada en las Escrituras para designar la porción 
de una persona que es inmortal y de esta manera nunca muere.  Tan al principio 
como el libro del Génesis, la Biblia fija tal concepto.  Por ejemplo, comentando 
sobre la muerte prematura de Raquel en el nacimiento de su hijo, Moisés escribió:  
“Y aconteció que al salírsele el alma [nephesh) (pues murió), llamó su nombre 
Benoni; mas su padre lo llamó Benjamín” (Gén. 35:18).  En una ocasión mien-
tras el profeta Elías estaba en la casa de una viuda en la ciudad de Sarepta, el hijo 
de la mujer cayó enfermo y finalmente murió.  Pero el pasaje indica que Elías 
“... clamó a Jehová y dijo: Jehová Dios mío, te ruego que hagas volver el alma 
(nephesh) de este niño a él” (1 Rey. 17:21).  Cuando el salmista oró a Jehová 
por perdón, clamó:  “... Jehová, ten misericordia de mí; sana mi alma (nephesh), 
porque contra ti he pecado” (41:4).  En su discusión del destino final de aquellos 
que se atreven a confiar en las riquezas terrenales antes que en el poder supremo 
del Dios del cielo, el salmista lamentó que tales personas eran “12... semejante a 
las bestias que perecen ...  15Pero Dios redimirá mi vida (nephesh) del poder del 
Seol, porque él me tomará consigo” (49:12,15).  

Muchos años después, Cristo advirtió a Sus discípulos:  “Y no temáis a los que 
matan el cuerpo, mas el alma no pueden matar; temed más bien a aquel que puede 
destruir el alma (psuche) y el cuerpo en el infierno” (Mat. 10:28).  Durante Su 
discusión con los Saduceos en Mateo 22, el Señor citó de Exodo 3:6 donde Dios 
dijo a Moisés:  “Yo soy el Dios de tu padre, Dios de Abraham, Dios de Isaac, y 
Dios de Jacob”.  Cristo entonces tuvo la intención de declarar (22:32): “... Dios 
no es Dios de muertos, sino de vivos” – una realidad que los oponentes de los 
Saduceos, los Fariseos, ya aceptaban como verdad (cfr. Hch. 23:8).  Sin embargo, 
cuando Dios habló con Moisés (aproximadamente en el 1446 A.C.) acerca de los 
patriarcas Abraham, Isaac y Jacob, esos tres hombres habían estado muertos en 
sus tumbas durante literalmente cientos de años.  

En vista de las propias palabras de Cristo sabemos que “Dios no es Dios de 
muertos, sino de vivos”, el punto es obvio.  Abraham, Isaac y Jacob aún deben haber 
estado vivos.  ¿Pero cómo?  Por supuesto, la solución al aparente problema, reposa 
en el hecho de que mientras sus cuerpos habían muerto, sus almas inmortales no.  
Cuando al apóstol Juan le fue permitido mirar dentro del libro “sellado con siete 
sellos” (Ap. 5:1), vio “... vi bajo el altar las almas (psuchas) de los que habían 
sido muertos por causa de la palabra de Dios y por el testimonio que tenían” 
(Ap. 6:9).  Cada uno de estos pasajes es instructivo del hecho de que hay dentro 
del hombre un alma que nunca muere.  

“¿Cuál es la diferencia entre el alma y el espíritu del hombre?”, Guy N. Woods 
contestó como sigue:  

Aunque es característico de la mayoría de las personas hoy día usar estos tér-
minos intercambiablemente, las Escrituras los diferencian muy definidamente.  
“Porque la palabra de Dios es viva y eficaz, y más cortante que toda espada 
de dos filos; y penetra hasta partir el alma y el espíritu, las coyunturas y los 
tuétanos, y discierne los pensamientos y las intenciones del corazón” (Heb. 
4:12).  En vista de que los escritores sagrados posibilitaron “partir el alma 
y el espíritu”, en aquellos casos donde son diferentes, así también debemos 
nosotros si vamos a sopesar los conceptos bíblicos de estas palabras. 

La palabra “espíritu” cuando indica el ente humano (de la palabra griega 
pneuma), es un término específico y designa esa parte de nosotros que no 
es susceptible a la muerte y que sobrevive a la disolución del cuerpo (Hch. 
7:59).  Es infundida en nosotros directamente de Dios y no es producto de la 
generación humana (Heb. 12:9).  Sin embargo “alma”, de la palabra griega 
psuche, es una palabra genérica y su significado debe ser determinado, en 
cualquier dado caso, del contexto en que aparece (1980, 122[6]:163).  



31

Anotaciones
El Alma y el Espíritu en la Biblia 

En mi discusión anterior sobre el uso del palabra “alma” en las Escrituras, 
examiné las varias formas en que son empleados los términos hebreos y griegos 
para alma.  Ahora quisiera examinar las varias formas en que son empleados los 
términos hebreos y griegos para “espíritu” dentro del texto sagrado.  

El término hebreo para “espíritu” es ruach (de rawah, respirar).  En su Léxico 
Hebreo e Inglés del Antiguo Testamento, Brown, Driver y Brigs observaron que 
ruach tiene nueve significados diferentes, dependiendo del contexto específico.  
Ruach puede referirse a (1) el Espíritu Santo; (2) a los ángeles, buenos y malos; 
(3) el principio de la vida encontrado dentro del hombre y los animales; (4) los 
espíritus sin cuerpo; (5) al aliento; (6) el viento; (7) la disposición o la actitud; 
(8) el asiento de las emociones; y (9) el asiento de la mente y la voluntad en los 
hombres (1907; Págs. 924-925).  

La palabra ruach, como nephesh, tiene una gran variedad de significados.  
Primero, parece haberse referido originalmente al viento, que era observado 
como siendo invisible e inmaterial (Gén. 8:1).  Segundo, en vista de que 
Dios es invisible e inmaterial como el viento, El es descrito como “espíritu” 
(Isa. 63:10).  Tercero, puesto que los ángeles de Dios son invisibles e inma-
teriales, son llamados “espíritus” (Sal. 104:4; cfr. Heb. 1:14).  Cuarto, dado 
que el principio de vida que anima al hombre y a los animales es invisible e 
inmaterial, también es llamado “espíritu” (Gén. 7:22).  En este sentido era 
observado como el “aliento” de vida que parte al morir.  Quinto, en vista de 
que el hombre tiene un yo o alma inmaterial e invisible que trasciende al 
principio de la vida por su propia conciencia, mente o corazón del hombre, 
es llamado su “espíritu” (Sal. 77:6; Pr. 29:11 – SSE).  El lado invisible del 
hombre que es llamado “espíritu” no puede ser reducido al simple principio 
de la vida física o al aliento del cuerpo porque el yo del hombre que trascien-
de es contrastado con esas cosas en lugares tales como Isa. 42:5.  También, 
la conciencia del hombre como una percepción del yo interior  obviamente 
trasciende al principio de vida que opera en los animales.  En la muerte, este 
yo interior trascendente o mente separada del cuerpo es llamado un “espíritu” 
o un “fantasma” (Job 4:15).  Esto es paralelo a rephaim o espíritu separado 
del cuerpo  (Job 26:5 – PDT; RV1989).  De esta manera en la muerte, aunque 
el principio de vida o aliento de vida deja de existir en el hombre o animales, 
el yo superior o espíritu del hombre asciende en la muerte a la presencia de 
Dios (Sal. 31:5; Ec. 12:7) ... Sexto, puesto que las actitudes y disposiciones 
tales como el orgullo, la humildad, el gozo, o la tristeza son invisibles e inma-
teriales, son descritas como siendo el “espíritu” de alguien (Pr. 11:13; 16:18).  
El Espíritu Santo es descrito como los “siete espíritus” en el sentido de que 
dá a las personas disposición, actitud, o espíritu de sabiduría, inteligencia, 
consejo, poder, conocimiento, temor y santidad (Isa. 11:2; cfr. Rom. 1:4; Ap. 
3:1) [Morey, Págs. 52-53].  

El término griego para “espíritu” es pneuma (de pneo, respirar).  En su Léxico 
Griego-Inglés del Nuevo Testamento y Otra Literatura Cristiana Primitiva, los 
eruditos Arndt & Gingrich observaron que pneuma tiene siete significados dife-
rentes, dependiendo del contexto específico.  Pneuma puede referirse a:  (1) el 
viento o aire; (2) lo que da vida al cuerpo; (3) las almas separadas del cuerpo; la 
personalidad humana o el yo interior que es el centro de la emoción, el intelecto, 
y la voluntad; (5) un estado o disposición de la mente; (6) un ser independiente; 
inmaterial tal como Dios y los ángeles; y (7) como Dios – como en el Espíritu 
Santo de Dios, el espíritu de Cristo, etc. (1957; Págs. 680-685).  En su Léxico 
Griego-Inglés del Nuevo Testamento, Thayer proporciona cinco definiciones para 
pneuma (1968, Págs. 520-524).  

La palabra pneuma en sus varias formas se encuentra 406 veces en el Nuevo 
Testamento ... Primero, los escritores del Nuevo Testamento siguieron el grupo 
anterior por los traductores de la Septuaginta por medio de usar las palabras 
griegas para viento tal como animas en lugar de pneuma.  El único caso donde 
pneuma se refiere de modo definitivo al viento es en Juan 3:8 donde hay un 



32

Anotaciones
El Alma y el Espíritu en la Biblia 

juego poético sobre el movimiento soberano del Espíritu divino y el viento.  
Segundo, pneuma se refiere al principio de la vida que anima al cuerpo.  Este 
es en realidad un uso muy raro en el Nuevo Testamento.  Por ejemplo, el falso 
profeta que acompañó al Anticristo en los últimos días hace que un ídolo 
“viva” (Ap. 13:15).  Tercero, pneuma es usado para describir la naturaleza 
inmaterial de Dios y los ángeles (Jn. 4:24; Heb. 1:14).  Cristo definió un “es-
píritu” o “fantasma” como un ser inmaterial (Luc. 24:39).  Cuarto, pneuma 
se refiere a la actitud que caracteriza a una persona, tal como el orgullo, la 
humildad, etc. (1 Ped. 3:4).  Quinto, pneuma es usado para describir el espíritu 
o alma del hombre separado del cuerpo después de la muerte (Mat. 27:50; 
Luc. 24:37,39; Jn. 19:30; Hch. 7:59; Heb. 12:23; 1 Ped. 3:19) ... Sexto, el yo 
interior trascendente del hombre, también es llamado pneuma a causa de su 
naturaleza inmaterial e invisible (1 Cor. 2:11).  Es descrito como el centro de 
las emociones, intelecto y voluntad del hombre (Mr. 8:12; 2:8; Mat. 26:41).  
En vista de que el pneuma del hombre trasciende a su mera vida física, es 
contrastado frecuentemente con su cuerpo, o carne (Mat. 26:41; Mr. 14:38; 
Luc. 24:39; Jn. 3:6; 6:63; 1 Cor. 5:5; 7:34; 2 Cor. 7:1; Gál. 5:17; 6:8-9; Stg. 
2:26).  Es el pneuma del hombre lo que asciende a Dios en la muerte (Hch. 
7:59) [Morey, Págs. 61-62].  

En vista de que ruach y pneuma se derivan ambos de raíces significando “res-
pirar”, no debería sorprender que en ocasiones sean usados sinónimamente, como 
lo documenta la información en la Tabla 1.  



33

Anotaciones
El Alma y el Espíritu en la Biblia 

Escribiendo en la International Standar Bible Encyclopedia acerca de las simi-
litudes y diferencias entre las palabras nephesh y ruach del Antiguo Testamento 
en comparación con su contraparte psuche y pneuma en el Nuevo Testamento, 
J.I. Marais comentó:  

En el NT psuche aparece más o menos bajo condiciones similares como en el 
AT.  El contraste aquí es mantenido tan cuidadosamente como allí.  Es usado 
donde pneuma estaría fuera de lugar; y aún así a veces parece estar empleado 
donde pneuma podría haber sido substituido.  De esta manera, en Jn. 19:30 
leemos que Jesús entregó Su pneuma al Padre, y en el mismo evangelio (Jn. 
10:15), “Jesús puso Su psuche  por las ovejas”, y en Mat. 20:28 dio Su psuche 
(no Su pneuma) como rescate ... (1956, 5:2838).  

Aunque el “espíritu” (pneuma) es reconocido como una posesión individual 
del hombre (eso es, eso que distingue a un hombre de otro y de la naturaleza ina-
nimada), en ocasiones lo mismo puede ser dicho del alma (psuche; Mat. 10:28 y 
Ap. 6:9-11).  El pneuma de Cristo fue entregado al Padre en la muerte; Su psuche 
fue entregada, Su vida individual fue dada; “en rescate por muchos”.  Su vida “fue 
dada por las ovejas”.  En Hechos 2:27, Lucas citó el Salmo 16:10 con respecto a 
la muerte física de Cristo:  “Porque no dejarás mi alma en el Hades, ni permitirás 
que tu Santo vea corrupción”.  La palabra que Lucas usó para “alma” es psuche, 
que es empleada aquí no solo como la contraparte griega para la hebrea nephesh, 
significando cuerpo, sino representando especificamente un nephesh meth – un 
cuerpo muerto (cfr. Núm. 6:6; 9.6; y Ec. 9:5).  De esta manera, el cuerpo de Cristo 
no fue abandonado en el hades.  

Hades es usado en las Escrituras para referirse al menos a tres lugares diferentes:  
(a) la morada general de los espíritus de los muertos, sean buenos o malos (Ap. 
1:18; 6:8; 20:13-14); (b) un lugar temporal de castigo para los impíos que han 
muerto (Luc. 16:23; Ap. 20:13); y (c) el sepulcro (1 Cor. 15:55; cfr. Hch. 2:27).  
En el Salmo 16:10 (el pasaje citado por Lucas en Hch. 2:27), el escritor declaró:  
“Porque no dejarás mi alma en el Seol,  ...”  En el Antiguo Testamento, seol tam-
bién es usado para referirse a tres lugares diferentes:  (a) la morada no vista para 
los espíritus de los muertos (Job 14:13-15; Ez. 26:20; Jonás 2:2); (b) un lugar de 
castigo temporal para los impíos muertos (Sal. 9:17); y (c) el sepulcro (Davidson, 
1970, Pág. 694; Harrist, et al., 1980, 2:892; cfr. Núm. 16:30-37 donde la conclu-
sión de la rebelión de Coré [y aquellos simpatizantes con ellos] contra Moisés es 
descrita con estas palabras:  “31Y aconteció que cuando cesó él de hablar todas estas 
palabras, se abrió la tierra que estaba debajo de ellos. 32Abrió la tierra su boca, y 
los tragó a ellos, a sus casas, a todos los hombres de Coré, y a todos sus bienes. 33Y 
ellos, con todo lo que tenían, descendieron vivos al Seol, y los cubrió la tierra, y 
perecieron de en medio de la congregación”).  En Hch. 2:27 (hades) y en el Salmo 
16:10 (seol), el contexto parece requerir el último uso — eso es, el sepulcro.  De 
esta manera, David y Lucas estaban indicando (para parafrasear):  “No dejarás mi 
cuerpo en el sepulcro, ni permitirás que tu Santo vea corrupción”.  Efectivamente, 
solo cuatro versículos después, el escritor inspirado se refirió a la declaración de 
David, y comentó que “viéndolo antes, habló de la resurrección de Cristo, que su 
alma no fue dejada en el Hades, ni su carne vio corrupción” (Hch. 2:31).  

Refiriéndose a la muerte del cuerpo físico, Salomón escribió que “los que viven 
saben que han de morir; pero los muertos nada saben, ...” (Ec. 9:5).  El salmista 
habló del mismo punto cuando escribió:  “No alabarán los muertos a JAH, ni 
cuantos descienden al silencio” (Sal. 115:17) y “Pues sale su aliento, y vuelve a 
la tierra; en ese mismo día perecen sus pensamientos” (146:4).  Cuando Cristo 
entregó Su alma/vida (psuche; cfr. nephesh, Sal. 16:10), Su cuerpo muerto fue 
dirigido al sepulcro y por tanto estaba en la condición en que “no podía saber 
nada” ni “alabar a Jehová”.  [El espíritu (pneuma) que había desocupado el cuerpo 
estaba vivo y bien en el Paraíso (Griego, paradeisos, Luc. 23:43).  Pablo se dirigió 
a este principio cuando dijo de  los discípulos de Cristo “pero confiamos, y más 
quisiéramos estar ausentes del cuerpo, y presentes al Señor” (2 Cor. 5:8; cfr. 1 



34

Anotaciones
El Alma y el Espíritu en la Biblia 

Tes. 4:14).  Woods comentó: 

Muerte, mortalidad, corruptibilidad, decaimiento, destrucción nunca es afir-
mado del espíritu.  En la naturaleza del caso, es imposible para un espíritu 
morir.  Las escrituras afirman la inmortalidad de los ángeles; y los ángeles no 
mueren porque sean ángeles, sino porque son espíritus (1985, 127[22]:692).  

No obstante, también es imposible para un alma morir (Mat. 10:28; Ap. 6:9-11).  
Sin embargo, como lo ilustra Hebreos 4:12, hay veces cuando las palabras espíritu 

y alma no son usadas sinonimamente.  Algunas veces la palabra espíritu se refiere 
al viento o al aire (Gén. 3:8; 8:1; Jn. 3:8); la palabra alma no.  De vez en cuando 
la palabra espíritu se refiere a los demonios (Mr. 5:2; Luc. 9:39); la palabra alma 
no.  De cuando en cuando la palabra alma se refiere al hombre interno y externo 
(por ej., toda una persona; Ex. 1:5; Ez. 18:20; Hch. 2:41; Rom. 13:1); la palabra 
espíritu no.  Algunas veces la palabra alma se refiere a un cuerpo muerto (Núm. 
5:2; 6:6; Sal. 16:10; Hch. 2:27); la palabra espíritu no.  La palabra alma en una 
ocasión se refiere a un olor, fragancia, o perfume (Isa. 3:20); la palabra espíritu no.  

De esta manera, mientras es verdad que en algunas ocasiones las palabras “alma” 
y “espíritu” son usadas intercambiablemente, en otras ocasiones son empleadas en 
una forma no sinónima.  Como comentó Woods, bajo ciertas condiciones dentro 
de la Escritura (léxica, lógica y realmente estos términos difieren y no deben ser 
confundidos” (1985, 127[22]:692).  En cualquier estudio de estos términos como 
aparecen en la Palabra de Dios, el contexto e intención de los escritores son los 
factores decisivos que deben ser considerados y respetados.  


